
CASO PRÁCTICO (artículo de 39 páginas = TFG)

El Auto de Resurrección de Fisterra: análisis de una tradición dramática medieval

Resumen:Este resumen se ha hecho para la publicación del artículo (abstract), una

vez  realizado  el  análisis.  Recordad  que  en  el  resumen  del  TFG  NO  DEBEN

INCLUIRSE CONCLUSIONES FUTURAS como en este resumen/abstract.

La Resurrección de Cristo juega un papel central y esencial no sólo en la historia de la
Redención humana sino también en la tradición dramática de la Europa medieval como
parte  de  la  liturgia  de  Semana Santa.  El  propósito de  este  estudio  es  analizar las
representaciones del Auto de Resurrección de Fisterra (Galicia, España) de los siglos
XIX y XX, prestando especial atención a aquellos elementos dramáticos de su puesta
en escena que permitan arrojar algo de luz sobre el  posible origen medieval de este
auto  que,  todavía  hoy en  día,  se  sigue  representando en  Fisterra  cada  Domingo de
Pascua  de  Resurrección  y  que  ha  sido  recientemente  declarado  de  interés  turístico
nacional por las autoridades españolas. resumen del análisis a realizar: Veremos cómo
estas representaciones  son  continuadoras de la tradición dramática de la Europa
medieval de representar la Resurrección de Cristo de una forma eminentemente
litúrgica  y cómo en la Edad Media el auto no sólo  funcionaba como un espectáculo
audiovisual  para  entretener  al  público  sino  que  también  servía  para  transmitir  el
dogma de la Resurrección a una audiencia básicamente iletrada.

Objetivo 

El principal objetivo de este  estudio se centra  en el  análisis  de la dramatización

popular de la Resurrección de Cristo que se representa todos los Domingos de Pascua

en la  villa  costera  de Fisterra  y  la  determinación de su  origen medieval.  En una

primera aproximación, la consecución de este objetivo se nos presenta como difícil sino

inalcanzable  dado  que,  desafortunadamente,  ninguna  copia  escrita  del  texto  ha

sobrevivido  desde  la  Edad  Media  hasta  nuestros  días.  Descripción  del  análisis  a

acometer vinculado al objetivo principal u objetivo secundario: No obstante, considero

que  es posible identificar y justificar  el  origen medieval  de la  representación si

tenemos en cuenta, por un lado, la tradición dramática en España y Galicia y, por

otro lado, los elementos dramáticos que caracterizan las representaciones de los siglos

XIX y XX del auto que nos ocupa.  

1



Capítulos/secciones

1. Objetivo /Introducción 
2. Breve panorama del drama litúrgico en España y Galicia

3. Los orígenes de los Autos de Resurrección: Fisterra

4. El Auto de Fisterra: elementos dramáticos de la representación

4.1. El auto primitivo 
4.2. El auto en la década de 1960

5. Teatralidad del Auto de Fisterra

6. Conclusiones

verbos y palabras específicas
conectores

Conclusiones

Las  pequeñas  variaciones  de  la  Visitatio  del  Auto  de  Fisterra  con  respecto  a  las

Visitationes  de la  Regularis Concordia y de Santiago de Compostela y las similitudes

entre las tres  confirman que la representación de la Resurrección de Fisterra tiene sus

raíces  en la liturgia  prescrita  por la  Iglesia  Católica para el  Domingo de Pascua de

Resurrección al igual que sucedía con cualquier otra  Visitatio  de la Europa medieval.

Las  evidencias que  prueban la  existencia  de  una  Visitatio  medieval  en  Fisterra  son

abundantes.  Primeramente,  existe  una  estrecha  conexión  entre  la  celebración  de  la

Depositio y la puesta en escena de la Visitatio (ambas ceremonias se siguen celebrando

hoy en Fisterra). En segundo lugar, la ceremonia de Semana Santa de la Depositio no se

celebra sólo en Fisterra sino también en toda Galicia. En tercer lugar, la existencia de la

Visitatio compostelana  debería  bastar para  reforzar la teoría  de la  existencia  de una

Visitatio  medieval en Fisterra,  cuyo texto se transmitió  oralmente como los de otras

Visitationes  gallegas,  tales  como  las  de  Laxe,  Muros  o  incluso  la  de  Santiago  de

Compostela.  El  uso  de  una  imagen  articulada  de  Cristo  para  la  ceremonia  de  la

2



Depositio ya en el siglo XIV  nos permitiría concluir que la  Visitatio  de Fisterra data

aproximadamente de este mismo siglo. 

En este primer párrafo se retoma el objetivo principal del trabajo: resultados del

análisis de las dramatizaciones populares del Auto de Fisterra y determinación de

su carácter medieval con evidencias (síntesis, también de la sección 3: Los orígenes

de los Autos de Resurrección: Fisterra ), se cumple, por tanto, la tesis expuesta en

la introducción: " considero que es posible identificar y justificar el origen medieval

de la representación" + conclusión propiamente dicha

Contrariamente a  lo  que  sucedía  con  otras  piezas  dramáticas  europeas  más

elaboradas, como, por ejemplo, los ciclos de misterio, el episodio litúrgico de Fisterra

no evolucionó. En la versión de la década de 1960 todavía hay un número muy reducido

de personajes (básicamente, las tres Marías y el ángel, los mismos que en la  Visitatio

original), el diálogo es breve y el atrezo mínimo.  En suma,  la teatralidad se reduce al

mínimo posible. Ésta es, además, la recomendación de Esmorís Recamán para la puesta

en escena de la versión de los años sesenta con el fin de preservar el carácter natural de

la  ceremonia:  “debe  reducirse  en  lo  posible  la  parte  teatral  y  rodearla  de  la  mayor

naturalidad,  con lo que se realzará grandemente el acto.”  Síntesis del análisis de la

teatralidad (sección 5: Teatralidad del Auto de Fisterra ) y conclusión (vinculados

al segundo objetivo)

El Auto de Fisterra posee, indudablemente, un carácter esencialmente popular. A

pesar de que el papel de la audiencia parece haberse reducido al de meros observadores

de la acción, Massip (2003: 61) y García Montero (1984: 32) consideran al público de

los dramas litúrgicos como participante en el ritual de la Iglesia. Sin embargo, Lorenzo

Gradín (1996: 5)  opina que los espectadores son simplemente los destinatarios de la

buena nueva de la Resurrección. En cualquier caso y como ya hemos visto, el público

3



del  episodio  de  Fisterra  se  convierte  en el  testigo  de  la  Resurrección  de  Cristo.

Continuación  de  la  síntesis  del  análisis  de  las  dramatizaciones  de  Fisterra,  +

elementos dramáticos + vinculados a la sección 4 (El Auto de Fisterra: elementos

dramáticos de la representación) y a ambos objetivos

Además  de funcionar  como vehículo  para  la  enseñanza  del  dogma  de  la

Resurrección de Cristo a una audiencia básicamente iletrada, el Auto de Fisterra se ha

convertido ya en una expresión del fervor religioso del pueblo. Con anterioridad al auto

primitivo, los actores eran, muy probablemente, miembros del gremio de los pescadores

de la villa y los papeles de las tres Marías eran asumidos por tres mujeres jóvenes y

solteras procedentes de familias locales acomodadas. Era también muy probable que el

párroco de Santa María das Areas elaborase o retocase el texto y todos los habitantes de

Fisterra asisitían tanto a la procesión como a la representación del auto, las niñas hacían

su Primera Comunión el día de Pascua y había música y bailes. De este modo, la gente

de Fisterra celebraba el triunfo sobre la muerte en medio de una atmósfera festiva. Tal y

como señalan Arellano  & Duarte  (2003:  18),  existe una  estrecha  conexión entre  la

liturgia  y  la  fiesta.  Massip  (1992:  13)  cree,  además,  que  los  dramas  litúrgicos

medievales no se caracterizan por un propósito estético sino que responden a razones de

tipo  antropológico  y  realizan  una  triple  función:  social,  civil  y  religiosa.  Dichas

características son aplicables  también al Auto de Fisterra dado que éste nace en una

sociedad  esencialmente  rural  con  ciclos  festivos  tales  como  el  de  Semana  Santa  -

probablemente,  originado  por la  cristianización  de  un  ritual  pagano  de  fertilidad  –

celebrados de manera colectiva como parte de la tradición popular. Sin embargo y a

pesar de  su naturaleza popular, el Auto de Fisterra  carece de referencias a elementos

sociales  y  culturales  contemporáneos,  de  perspectiva  cómica  y  de  profundidad

4



psicológica  de  sus  personajes  tal  y  como  corresponde a  su  carácter  esencialmente

litúrgico.   

Continuación de la síntesis del análisis de las dramatizaciones de Fisterra,

vinculada  a  la  sección  4  (El  Auto  de  Fisterra:  elementos  dramáticos  de  la

representación)  +  vinculada  al  objetivo  principal  y  al  secundario:  análisis  de

elementos medievales)     

A tenor de todo lo visto hasta ahora, concluimos que las versiones del Auto de

Fisterra de los siglos XIX y XX son, en sí mismas,  dramas litúrgicos, similares a las

piezas  litúrgicas  representadas  en  la  Europa  de  la  Alta  Edad  Media,  pero  que,  no

obstante,  incluyen ciertos  elementos  que  las  caracterizan  como ‘teatro’.  El  Auto de

Fisterra  se  enmarca  en  la  situación  del  teatro  castellano  del  siglo  XV,  lejos  de la

complejidad de los ciclos de misterio europeos, las  Passiones  francesas o incluso los

dramas litúrgicos de la parte oriental de la Península Ibérica. Desde los siglos XI y XII

al XV, ninguno de los textos castellanos conservados experimentó  una evolución tan

profunda como la que presentan otras composiciones europeas de la misma época.  La

representación  medieval  del  Auto  de  Fisterra podría  encuadrarse también en  esta

tradición  de  sencillas  dramatizaciones  litúrgicas,  propia  del  Occidente  peninsular.

Conclusión vinculada a ambos objetivos: resultados del análisis de las versiones del

Auto (corpus) (sección 4) + confirmación de los resultados/conclusiones previstos

para el análisis especificadas previamente en el resumen:

Veremos  cómo estas  representaciones  son  continuadoras  de  la
tradición  dramática  de  la  Europa  medieval  de  representar  la
Resurrección de Cristo de una forma eminentemente litúrgica y cómo
en  la  Edad  Media  el  auto  no  sólo  funcionaba como  un  espectáculo
audiovisual  para  entretener  al  público  sino  que  también  servía  para
transmitir el dogma de la Resurrección a una audiencia básicamente
iletrada.

5



+ conexión con la sección 2 (Breve panorama del drama litúrgico en España y

Galicia): la conclusión se enmarca en el panorama español y el europeo de dichas

dramatizaciones medievales 

-  aquí  faltaría  la  tercera  parte:  la  proyección  (futuros  trabajos).  A  modo  de

ejemplo en mi tesis doctoral:

Por  último,  sería  interesante acometer la  tarea de  elaborar  sendas

traducciones al español y al gallego del ciclo de York o, al menos, de una selección de

los  episodios  más relevantes  ante  la  absoluta  ausencia  de dichas  traducciones  en  el

panorama  literario  actual  con  el  fin  de  fomentar la  difusión  de  este  tipo  de  teatro

religioso tanto entre los estudiantes como entre los estudiosos del teatro medieval en

Galicia y España.

6


	El principal objetivo de este estudio se centra en el análisis de la dramatización popular de la Resurrección de Cristo que se representa todos los Domingos de Pascua en la villa costera de Fisterra y la determinación de su origen medieval. En una primera aproximación, la consecución de este objetivo se nos presenta como difícil sino inalcanzable dado que, desafortunadamente, ninguna copia escrita del texto ha sobrevivido desde la Edad Media hasta nuestros días. Descripción del análisis a acometer vinculado al objetivo principal u objetivo secundario: No obstante, considero que es posible identificar y justificar el origen medieval de la representación si tenemos en cuenta, por un lado, la tradición dramática en España y Galicia y, por otro lado, los elementos dramáticos que caracterizan las representaciones de los siglos XIX y XX del auto que nos ocupa.
	Capítulos/secciones
	1. Objetivo /Introducción
	2. Breve panorama del drama litúrgico en España y Galicia
	3. Los orígenes de los Autos de Resurrección: Fisterra
	conectores
	Conclusiones
	- aquí faltaría la tercera parte: la proyección (futuros trabajos). A modo de ejemplo en mi tesis doctoral:

